
Convergences francophones 9.1-2 (2025) : 1-14 
http://mrujs.mtroyal.ca/index.php/cf/index 

 
 
 

           Cet article est disponible sous la Licence d’attribution CC BY 4.0 DEED            1 

De l’Histoire au corps : incorporer la colonisation dans L’Interdite de 
Malika Mokeddem et Garçon manqué de Nina Bouraoui 

 
Sarah Moudoub 

Sorbonne université, France 
Centre d’étude de la langue et des littératures françaises 

Centre international d’études francophones 
 

Alors le schéma corporel, attaqué en 
plusieurs points, s’écroula, cédant la place à 
un schéma épidermique racial. Dans le train, 
il ne s’agissait plus d’une connaissance de 
mon corps en troisième personne, mais en 
triple personne. Dans le train, au lieu d’une, 
on me laissait deux, trois places. … J’existais 
en triple : j’occupais de la place (Fanon 92) 
 

Dans Peau noire, masques blancs, Frantz Fanon parle du corps noir 
comme un corps qui se désintègre face au préjugé racial. Ce corps représentatif 
d’une histoire coloniale et esclavagiste qu’il porte malgré lui, ce corps se dissout 
en plusieurs parties. Il devient un objet, une matérialité abjecte opposée à ceux 
qui, par leurs corps blancs, sont de simples hommes indivisibles, parce 
qu’invisibles. Le corps performe ainsi la race, tout comme, selon la pensée de 
la philosophe américaine Judith Butler, il performe le genre. 

Les normes régulatrices du “sexe” fonctionnent de façon performative 
pour constituer la matérialité des corps et, plus particulièrement, pour 
matérialiser le sexe du corps, pour matérialiser la différence sexuelle 
afin de consolider l’impératif hétérosexuel. En ce sens, ce qui constitue 
la fixité du corps, ses contours, ses mouvements, sera entièrement 
matériel, mais la matérialité elle-même sera repensée comme un effet du 
pouvoir, comme l’effet le plus productif du pouvoir. (16-17) 

 Selon Judith Butler, dans Ces corps qui comptent, le corps est la 
matérialité à travers laquelle se performe le genre. Il est la matérialité des 
normes régulatrices d’une dynamique de pouvoir, et c’est ainsi à travers lui que 
l’on décide de ce qui est acceptable et de ce qui ne l’est pas ; les corps qui 
comptent et ceux qui ne comptent pas. De ce fait, le corps abject peut être ainsi 
féminin, inférieur masculin, comme il peut être infériorisé au corps blanc. 

Ce parallèle entre la pensée de Butler et celle de Fanon s’actualise dans 
la littérature algérienne francophone pour faire exister la politique qui suit : les 
hiérarchies de genre, dans la période post-coloniale, sont construites à partir des 
hiérarchies raciales enseignées par le colonialisme. Ces hiérarchies, fondées sur 
une logique binaire, impliquent l’existence obligatoire d’une entité dominante, 
exerçant son pouvoir sur une entité dominée. 

Les autrices franco-algériennes Malika Mokeddem et Nina Bouraoui se 
situent dans un entre-deux. Si Bouraoui hésite entre le pays de son père et celui 
de sa mère, le choix de Malika Mokeddem a été inspiré par celui des tribus 



Convergences francophones 9.1-2 (2025) : 1-14 
http://mrujs.mtroyal.ca/index.php/cf/index 

 
 
 

           Cet article est disponible sous la Licence d’attribution CC BY 4.0 DEED            2 

bédouines de sa région natale. On retrouve cette dualité géographique dès 
l’observation des intitulés des chapitres composant L’Interdite (1993) et des 
parties composant Garçon manqué (2000).  

Dans L’interdite, les points de vue de Sultana et de Vincent alternent 
chapitre par chapitre. Sultana revient à Aïn Nekhla, dans le sud de l’Algérie, 
après avoir appris la mort de Yacine. Là-bas, elle rencontre Vincent, un Français 
qui a décidé de se rendre en Algérie après une greffe de rein dont le donneur est 
une femme algérienne. Dans le tumulte d’une Algérie post-coloniale que 
Sultana redécouvre, celle-ci fait face aux nouveaux codes qui tentent 
d’opprimer son corps de femme, tandis que Vincent essaie d’établir un lien avec 
l’étrangeté qu’il porte en lui. 

Garçon manqué, récit autobiographique de Nina Bouraoui, se divise en 
deux grandes parties, intitulées « Alger » et « Rennes », où la narratrice franco-
algérienne raconte son déchirement entre les deux pays qui se transpose dans 
son corps androgyne. Tandis que Nina essaie d’intégrer les rues algériennes des 
années 1970 par un processus de masculinisation, les vacances à Rennes la 
ramènent à la France de sa mère et à sa féminité naturelle. 

Dans la mémoire du passé colonial, Bouraoui et Mokeddem mobilisent 
la politique du genre pour exprimer les conséquences de cette histoire à travers 
des corps en mouvement, à la recherche d’une appartenance qui se fait en allant 
d’un genre à l’autre. Plusieurs questions se posent : pourquoi le corps, doué d’un 
sexe et d’un genre, est-il la matière où se concrétise la dynamique coloniale ? 
Comment le corps, pensé comme matérialité à travers laquelle se pratiquent les 
hiérarchies de genre, devient, dans le roman francophone, le lieu d’expression 
de la tragédie coloniale ? Si le corps matérialise les dynamiques de pouvoir 
extérieures, comment parvient-il à se situer dans l’entre-deux ? Comment 
parvient-il, ou ne parvient-il pas, à dépasser ces dynamiques binaires et à 
imposer sa propre politique ? 

Nous verrons, dans un premier temps, la représentation et la fonction, 
dans le roman francophone, du corps comme la matière sur laquelle se pratique 
la politique coloniale séparatrice. Nous nous intéresserons ensuite à la manière 
dont le corps porte l’histoire coloniale. Nous terminerons par l’évocation de 
l’instabilité du mouvement du corps dans l’entre-deux identitaire de Malika 
Mokeddem et de Nina Bouraoui. 

 
Le corps dans l’Histoire 
 Dans son ouvrage consacré à la torture pendant la guerre d’Algérie, 
Raphaëlle Branche rappelle la dimension symbolique de cette pratique : celle 
d’humilier l’indigène.1 En exerçant son pouvoir au niveau corporel, le 
tortionnaire reproduit le schéma colonial et affirme la suprématie de sa nation 
sur celle du torturé, notamment en pénétrant les zones les plus intimes de son 
corps : « La dimension sexuelle est centrale, physiquement et symboliquement. 
Les coups et l’électricité visent avec prédilection les parties sexuelles : seins 

 
1Le terme « indigène » est utilisé dans cet article dans son sens d’origine : celui d’un individu 
qui est natif d’un lieu. Le colonialisme lui a attribué une tournure péjorative que cet article tente 
de refuser en rappelant le sens véridique du terme qui, utilisé de façon objective, est dépourvu 
de toute forme de discrimination. 



Convergences francophones 9.1-2 (2025) : 1-14 
http://mrujs.mtroyal.ca/index.php/cf/index 

 
 
 

           Cet article est disponible sous la Licence d’attribution CC BY 4.0 DEED            3 

brûlés, électrodes dans le vagin, sur les testicules, sur la verge. Ces violences 
sont une manière symbolique de rejouer la guerre – et de la gagner, sans risque » 
(333). 
 Tous les corps sont violés, qu’ils soient de sexes masculin ou féminin. 
Dénuder, puis violer le corps, sont des moyens de dérober l’indigène de sa 
féminité ou de sa masculinité. Le tortionnaire prend possession, non du sexe, 
mais de l’idéologie culturelle qui construit leurs identités d’hommes et de 
femmes, pour les bouleverser. Ainsi, la colonisation des terres est réaffirmée 
par la colonisation des corps. Cette violence produit ce que Judith Butler, dans 
son essai Frames of War, appelle « le sujet arabe », c’est-à-dire un corps 
façonné par le pouvoir, construit à travers des dispositifs de domination et de 
représentation. Butler écrit : 

La torture était également un moyen de produire de manière coercitive 
le sujet et l’esprit arabes. Cela signifie qu’indépendamment des 
formations culturelles complexes des prisonniers, ceux-ci ont été 
contraints d’incarner la réduction culturelle décrite par le texte 
anthropologique.2 … La torture a également brisé les codes sociaux de 
la différence sexuelle, en forçant les hommes à porter de la lingerie 
féminine et en avilissant les femmes par la nudité forcée.3 (126-127) 

Le sujet arabe a été construit, selon Judith Butler, entre autres, par la 
pratique coloniale de la torture. Le colon exerce une violation des codes 
culturels en violant les corps, pour créer un sujet qui, par la construction 
coloniale (Frame) de la guerre, est perçu comme primitif, parce que différent 
d’une vision occidentale se voulant universalisante.4 Cette vision dépasse la 
différence des sexes et vise avant tout, dans les colonies, l’humiliation de 
l’indigène. Ce processus est établi contre les sociétés qui rejettent les mœurs 
occidentales, parce qu’associées à une pratique violente, déviante et 
déshumanisante. 

Si l’histoire coloniale a fait du corps un moyen pour incorporer la 
domination coloniale, le rejet de la « liberté sexuelle » par les anciennes 
colonies dans la période post-coloniale sera également incarné par des 
dynamiques corporelles qu’écrivent Mokeddem et Bouraoui. Ces dynamiques 
font de ce qui est perçu par certains personnages des romans comme la « vraie » 
féminité et la « vraie » masculinité un principe de résistance contre la violence 
coloniale. 
La violence incorporée 
 Dans L’Interdite, Sultanat est accusé de prostitution après avoir dormi 
sous le même toit que Salah, vieil ami de Yacine, lui-même ancien amant de 

 
2 En référence à Patai, The Arab Mind. Ce texte orientaliste présente « l’esprit arabe » comme 
étant atteint d’un complexe d’infériorité naturel qu’il lui faut dépasser pour évoluer à l’image 
de l’Occident. 
3 Notre traduction de : « The torture was also a way to coercively produce the Arab subject and 
the Arab mind. That means that regardless of the complex cultural formations of the prisoners, 
they were compelled to embody the cultural reduction described by the anthropological text. … 
The torture also broke down social codes of sexual difference, forcing men to wear women’s 
lingerie, and debasing women through forced nudity. » 
4 À propos de la représentation universalisante de la liberté sexuelle occidentale, voir la notion 
de « Gay International » mise en place dans Massad, Desiring Arabs (2007). 



Convergences francophones 9.1-2 (2025) : 1-14 
http://mrujs.mtroyal.ca/index.php/cf/index 

 
 
 

           Cet article est disponible sous la Licence d’attribution CC BY 4.0 DEED            4 

Sultana. « Ce n’est pas la peine de nous la jouer ! Tu n’es que Sultana Medjahed. 
… Toi, tu as fait ton chichi avec moi, mais tu donnes au Kabyle et au roumi. … 
Nous, on te regardait passer, le nez dans les hauteurs du dédain et on se jurait 
de te faire une nouba, une poignée de vrais fils du Ksar » (Mokeddem 119-120). 
Sultana subit la violence verbale d’Ali Marbah, un chauffeur barbu. « Vrai fils 
du Ksar », Ali représente ceux que lui-même perçoit comme les vrais Algériens, 
par opposition à Yacine, le Kabyle, et Challes, le roumi. Parce qu’elle fréquente 
ces hommes, Sultana n’est pas vue comme une vraie femme algérienne, comme 
le lui reproche Salah : « Fais comme les autres Algériennes, les vraies… . … 
Elles persévèrent dans l’ombre d’hommes qui stagnent et désespèrent. … Elles 
feintent et se cachent pour ne pas être broyées, mais continuent d’avancer » 
(131), déclare Salah. Tandis que les vrais hommes affichent leur masculinité, 
les vraies femmes s’effacent et encouragent leur triomphe. Autrement dit, le 
corps masculin et le corps féminin ne doivent jamais occuper le même espace. 
Ils ne peuvent se croiser, comme le fait Sultana, parfaitement consciente de sa 
transgression.5 

Dans cette Algérie post-coloniale, « [l]es violences quotidiennes du FIS 
rappellent les méfaits de l’OAS » (55). La pensée conservatrice se construit en 
opposition à la logique coloniale. Dans la torture coloniale, l’enjeu principal est 
la dépossession de la masculinité et de la féminité des corps rendant la biologie 
caduque. La résistance conservatrice vise à rétablir l’ordre biologique. 

Comme Sultana, Nina est perturbée par les rues algériennes peuplées 
d’hommes. Si elle s’y est adaptée en imitant les gestes masculins, le corps 
féminin de sa mère ne passe pas inaperçu. 

Elle descend la rue. Elle serre ma main. Elle tient mon corps très près de 
son corps. Elle m’attache à sa hanche. … Ils frôlent. Ils ne s’arrêtent pas. 
Ils murmurent. … Une main touche ses cheveux puis se retire par la 
seule force de mon visage fermé. Toucher. Savoir. Connaître. Ma mère 
est un trésor. Amine et moi remplaçons nos pères. Là, nous sommes 
deux vrais Algériens. (Bouraoui 12-13) 
Dans la rue algérienne, le corps français et féminin de Maryvonne, la 

mère de Nina, subit la promiscuité physique de la masculinité algérienne. Le 
corps masculinisé de Nina, perçu comme le corps d’un « vrai Algérien », 
protège cependant partiellement celui de sa mère qui se retrouve « réduit en 
minorité » (18), puisqu’il doit payer pour les méfaits de l’OAS. « On retrouve 
les couteaux ensanglantés. Dans l’appartement. Du sang de 1962. … La plainte 
des femmes algériennes massacrées par l’OAS. » (60-61). Le corps donne lieu 
à plusieurs lectures en fonction des contextes. Marta Segarra, en évoquant le 
racisme français visant le corps métisse de l’autrice, parle de « La “haine” de 
l’autre, causée par les manifestations racistes que l’auteure observe ou endure 
dans sa propre chair, et qui sont toujours provoquées (dans les exemples qu’elle 
en donne) par son corps, par son aspect physique, son teint foncé, etc. » (113). 
Nous mettons l’accent sur la transposition de l’invasion du corps des femmes 
algériennes à l’époque coloniale vers la violence dirigée vers le corps de la 

 
5 Pendant la nuit avec Salah, Sultana remarque : « Un homme et une femme, deux étrangers 
sous le même toit. L’honneur du village est en danger ce soir. Premier retour dans la 
transgression » (54). 



Convergences francophones 9.1-2 (2025) : 1-14 
http://mrujs.mtroyal.ca/index.php/cf/index 

 
 
 

           Cet article est disponible sous la Licence d’attribution CC BY 4.0 DEED            5 

femme française pénétrant les rues masculines algériennes. En dominant le 
corps de Maryvonne, qui n’est pas celui d’une « vraie » Algérienne, les « vrais » 
hommes d’Alger rejettent son occidentalité. 

Ainsi, la violence post-coloniale est incorporée, comme la violence 
coloniale, afin d’éradiquer l’altérité et imposer le « vrai », qui serait l’algérianité 
reprenant le pouvoir. Lorsqu’ils ne sont pas cachés, les corps féminins sont à 
dominer, parce que représentatifs de la menace occidentale coloniale dans le 
mélange des corps, féminins et masculins. 

Si le mélange des corps rappelle le fait colonial, la séparation des corps 
rappelle la situation entre la France et l’Algérie après l’indépendance.  

 
La séparation incorporée 

Quand la société scrute son corps à la recherche de marqueurs 
identitaires, Nina subit la séparation que l’Histoire lui impose. « “Elle a le 
sourire de Maryvonne.” “Elle a les gestes de Rachid.” Être séparée toujours l’un 
et de l’autre. Porter une identité de fracture. Se penser en deux parties. À qui je 
ressemble le plus ? Qui a gagné sur moi ? sur ma voix ? sur mon visage ? sur 
mon corps qui avance ? La France ou l’Algérie ? » (Bouraoui 19). Si Nina veut 
appartenir à son père et à sa mère à la fois, la séparation brutale entre la France 
et l’Algérie touche jusqu’au corps de ses parents, dont la masculinité et la 
féminité semblent ne pas pouvoir s’unir dans le corps franco-algérien de Nina. 

Cette guerre moderne, ayant succédé à la guerre d’Algérie, est le résultat 
de la séparation radicale entre les deux nations. Pourtant, le corps de Nina est le 
fruit de cette union interdite : « Chaque partie se fond à l’autre puis s’en détache. 
Elles s’assemblent et se disputent. C’est une guerre. C’est une union. C’est un 
rejet. C’est une séduction. Je ne choisis pas. Je vais et je reviens. Mon corps se 
compose de deux exils. Je voyage à l’intérieur de moi. Je cours immobile » (20). 
Issu du contact entre les deux nations et les deux sexes qui les portent, le corps 
de Nina, comme le confirme Segarra6, entre en crise puisqu’incapable de trouver 
une stabilité dans la séparation obligatoire. En mouvement constant, elle oscille 
entre la France et l’Algérie à travers son corps androgyne. Ce corps rappelle 
celui de Vincent, dans L’Interdite :  

Caresser mon greffon avec la nostalgie, dans l’âme et dans les doigts, de 
ce corps à jamais inconnu, de cette étrangère de même identité, de ma 
jumelle algérienne. … Il m’arrive souvent d’ouvrir les bras pour 
l’accueillir, de les refermer sur son manque. J’enlace son absence, 
j’étreins le vide de sa présence. … Nous sommes un homme et une 
femme, un Français et une Algérienne, une survie et une mort siamoises. 
(Mokeddem 31) 
Chez Mokeddem, la France est un corps masculin, celui de Vincent, 

auquel a été greffé un rein ayant appartenu à une femme algérienne. Une fois 
l’Algérie morte et la France maintenue en vie, le corps de Vincent est le théâtre 
de la séparation des deux nations. Le personnage est incapable de retrouver la 
femme algérienne qui vit en lui. Introuvable, celle-ci incarne l’absence des corps 
féminins dans les rues algériennes. Dans L’Interdite, le corps masculin est 

 
6 Segarra écrit : « Mais les fruits de cet amour, les enfants, auront du mal à raccommoder dans 
leur propre corps cette contradiction identitaire » (108). 



Convergences francophones 9.1-2 (2025) : 1-14 
http://mrujs.mtroyal.ca/index.php/cf/index 

 
 
 

           Cet article est disponible sous la Licence d’attribution CC BY 4.0 DEED            6 

porteur de la tyrannie coloniale française, tandis que le corps féminin est celui 
de l’impuissance de l’Algérie colonisée. L’Algérie, en se séparant de la France, 
devient le fantôme de cette dernière : « Mais elle s’esquivait. Elle me résistait 
comme ces significations dissimulées sous le sens premier des mots. Elle ne me 
laissait que le relief de son rein, que le sens de son absence. Je l’apprivoisais 
dans tous les sens du rien » (31-32). Mokeddem et Bouraoui inscrivent la non-
relation entre les deux nations dans des corps qui, à leur tour, peinent à se 
retrouver dans la séparation historique coloniale entre le féminin et le masculin.  

 
L’Histoire dans le corps 
 Dans Poétique de la Relation, Edouard Glissant définit la Relation 
comme une « Totalité en mouvement » (147), issue du contact inévitable ayant 
eu lieu entre les cultures, au cours de l’histoire principalement coloniale. Elle 
permet de penser les différentes cultures en prenant compte des particularités de 
chacune, tout en les traitant en tant qu’ensemble indissociable. Ainsi, si 
« l’identité-racine » établit la racine culturelle et territoriale comme seule vérité 
au fondement de l’universel généralisant, « l’identité-relation » est : « une 
forme de violence qui conteste l’universel généralisant et requiert d’autant plus 
la sévère exigence des spécificités » (Glissant 156). L’identité-relation se 
construit en concordance avec la réalité historique qui est celle du contact, et 
elle peut se pratiquer grâce à « l’Autre de la pensée ». Si la pensée de l’Autre 
est : « la générosité morale qui m’inclinerait à accepter le principe d’altérité, à 
concevoir que le monde n’est pas fait d’un bloc et qu’il n’est pas qu’une vérité, 
la mienne » (169), l’Autre de la pensée consiste en la pratique de cette morale 
qui, sans prise d’action, sans mouvement, reste stérile. Dans Trouble dans le 
genre, Judith Butler explique les règles de construction de l’identité de genre 
normative qui rappellent la perception de l’identité-racine selon Glissant : 

Les règles qui gouvernent l’identité intelligible … sont en partie 
structurées par les matrices de la hiérarchie de genre et de 
l’hétérosexualité obligatoire, et opèrent par la répétition. Lorsqu’on dit 
du sujet qu’il est constitué, cela veut simplement dire que le sujet est une 
conséquence des discours suivant des règles et gouvernant la vocation 
intelligible de l’identité. (271)  

 Si l’identité-racine est construite à travers la racine territoriale qui 
détermine l’appartenance culturelle, l’identité normative de genre est 
déterminée dès la naissance de l’individu à partir d’une racine binaire qu’est 
celle du sexe biologique. Butler dépasse cette construction essentialiste en 
parlant de l’identité de genre comme performative. Ceci signifie qu’elle est 
construite, dans le temps, à travers les expériences de l’individu qui impliquent, 
inévitablement, des contacts et des relations déterminant sa perception du genre, 
indépendamment de la racine biologique. Le corps entre ainsi en jeu afin de 
performer, comme l’Autre de la pensée, une vision singulière du genre qui prend 
en considération tous les mouvements qui l’entourent. 

De là, nous pouvons émettre l’hypothèse selon laquelle les corps 
qu’écrivent Mokeddem et Bouraoui sont des corps qui refusent les injonctions 
appelant à l’immobilité. Dans le mouvement de leur genre, ces corps 
réinscrivent le contact historique entre les cultures, impossible à effacer. Ce 



Convergences francophones 9.1-2 (2025) : 1-14 
http://mrujs.mtroyal.ca/index.php/cf/index 

 
 
 

           Cet article est disponible sous la Licence d’attribution CC BY 4.0 DEED            7 

contact est palpable dans la biologie même des corps, dont la féminité et la 
masculinité sont en Relation. 

 
Des Relations et des corps 
La greffe du rein met Vincent en relation avec deux formes identitaires, 
jusqu’alors posées comme des étrangetés : la féminité et l’algérianité.  

J’ai accepté le rein. Ou peut-être est-ce lui qui a fini par m’intégrer et 
par digérer, filtrer et pisser mes tourments ? Sans crise de rejet, sans 
raté ? Assimilation et pacification mutuelle. “Excellente tolérance du 
greffon. Nous vous avons greffé votre propre rein !” se gargarisait le 
médical. Mais cette tolérance ne pouvait empêcher l’idée qu’avec cet 
organe, la chirurgie avait incrusté en moi deux germes d’étrangeté, 
d’altérité : l’autre sexe et une autre “race”. (Mokeddem 30)  

Le corps masculin et français de Vincent tolère ces deux étrangetés qui semblent 
avoir trouvé parfaitement leur place. Grâce à cette tolérance du corps, Vincent 
guérit de sa maladie et survit en adoptant une nouvelle identité : « Quelle 
émotion de savoir que j’avais la même identité tissulaire qu’une femme et une 
femme d’ailleurs, de surcroît ! Ceux qui tiennent des propos mensongers sur les 
races feraient bien de jeter un œil à la génétique ! » (109).  
 La guérison de son corps engendre une identité qui l’a relié à l’Algérie 
et à la féminité. Au contact des deux cultures, le corps de Vincent adopte une 
identité mixte refusant leur opposition naturelle en s’appuyant sur la rencontre 
entre l’organe féminin et l’organe masculin. L’identité-relation de ce corps 
dépasse les racines et se performe dans le mouvement vers l’Algérie et ses 
femmes, recherchées tout au long du roman. 
 Si la tolérance, et donc la Relation, connotent la guérison chez 
Mokeddem, l’intolérance et la séparation sont, pour Bouraoui, une maladie : 
« Le racisme est une maladie. Une lèpre. Une nécrose. C’est le corps de ma 
mère avec le corps de mon père qui dérangera. Ces deux chairs-là. Ce rouge-là. 
Cette mécanique-là. » (149-150). Le refus de la Relation est une maladie 
pouvant conduire Nina à la mort : « Je ne veux pas mourir dit je ne veux pas me 
séparer. Je ne veux pas mourir dit je ne veux pas me détacher. Je ne veux pas 
mourir dit je suis dans la fusion et je veux y rester. » (121). Le refus de la mort 
est un refus de la séparation, qui fait réagir le corps de Nina devant les tentatives 
du docteur d’y effacer les traces de l’Algérie, c’est-à-dire les traces de sa 
masculinité. Le corps de Nina résiste par la fièvre, la ramenant à la vie : « On 
va perdre Nina. Une phrase qui reviendra. Tu ne vois pas que je suis en train de 
te perdre, Nina. Qu’on ne s’aime plus comme avant. Que notre histoire sombre. 
Qu’on se noie lentement. Que c’est irrécupérable. Je n’ai plus froid. Ma peau 
est brûlante. Je suis en vie. » (152). Si dans les hiérarchies normatives 
l’androgynie de Nina est pathologisée, la jeune fille guérit et reste en vie 
lorsqu’elle retrouve la Relation qui la caractérise. 
 
L’indifférence du corps 
 La division de Garçon manqué en deux parties reflète la séparation 
géographique entre les deux pays de Nina. Pourtant, ces espaces laissent 
transparaître une expérience quasi identique, celle de deux pays qui, bien que 



Convergences francophones 9.1-2 (2025) : 1-14 
http://mrujs.mtroyal.ca/index.php/cf/index 

 
 
 

           Cet article est disponible sous la Licence d’attribution CC BY 4.0 DEED            8 

posés comme ennemis, partagent un même système de valeurs fondé sur 
l’identité-racine.  

Je coupe mes cheveux. Je jette mes robes. Je cours vite. Je tombe 
souvent. Je me relève toujours. Ne pas être algérienne. Ne pas être 
française. C’est une force contre les autres. Je suis indéfinie. C’est une 
guerre contre le monde. Je deviens inclassable. Je ne suis pas typée. “Tu 
n’es pas une Arabe comme les autres.” je suis trop typée. “Tu n’es pas 
française.” … Mais quel camp devrais-je choisir ? Quelle partie de moi 
brûler ? (Bouraoui 33) 

Cette expérience de l’entre-deux crée une Relation fondamentale entre les deux 
rives de la Méditerranée que la jeune fille performe à travers son corps 
androgyne. 
 Martine Fernandes, dans « Confessions d’une enfant du siècle » déclare 
que Garçon manqué est une « libération [qui] s’inscrit dans une analyse de soi 
qui passe par une libération du corps et de son désir. … La narratrice va remettre 
en question les genres identitaires et exprimer un désir qui va au-delà des 
définitions traditionnelles du féminin et du masculin » (69). Ainsi, si appartenir 
à une culture signifie en rejeter une autre, Nina préfère rester indéfinie, 
brouillant les repères corps et identitaires afin de maintenir la Relation entre les 
deux pôles, et ainsi rejeter l’idée de racine. Elle déclare : « Je ne suis rien. Mon 
corps contre toutes ces voix. Ces traductions. Ces affaires mondiales » (65). Son 
corps, tout en gardant sa racine féminine, performe un genre masculin, pour 
rejeter les « affaires mondiales », posant Alger et Rennes comme étant 
fondamentalement différentes. En brouillant les codes du genre, le corps reste 
indifférent aux dynamiques du passé colonial, pour privilégier le contact entre 
les deux pays.  
 Dans L’Interdire, Sultana ne perçoit aucune différence entre les deux 
cultures, puisque son expérience des deux reste la même. 

Du reste, l’Algérie ou la France, qu’importe ! L’Algérie archaïque avec 
son mensonge de modernité éventé ; l’Algérie hypocrite qui ne dupe 
plus personne, qui voudrait se construire une vertu de façade en faisant 
endosser toutes ses bévues, toutes ses erreurs, à une hypothétique “main 
de l’étranger” ; l’Algérie de l’absurde, ses auto-mutilations et sa 
schizophrénie ; l’Algérie qui chaque jour se suicide, qu’importe. 
La France suffisante et zélée, qu’importe aussi. La France qui brandit au 
monde la prostate de son président, truffe de son impériale démocratie ; 
la France qui bombarde des enfants ici, qui offre une banane à un 
agonisant d’Afrique, victime de la famine, là, et qui, attablée devant ses 
écrans, se délecte à le regarder mourir avec bonne conscience ; la France 
pontifiante, tantôt Tartuffe, tantôt Machiavel, en habit d’humaniste, 
qu’importe. (Mokeddem 81-82)  

 Dans le « Donjuanisme féminin », Twyla Meding expose 
l’orientalisation et la féminisation du mythe de Dom Juan qui s’opère dans 
L’Interdite. Sultana adopte les codes du séducteur tout en restant un personnage 
féminin algérien. Le corps de Sultana, qui n’est pas celui d’une « vraie femme », 
envahit les territoires et s’approprie les pratiques perçues comme masculines. 
Tout en gardant ses racines féminines – notamment marquées par sa voiture 



Convergences francophones 9.1-2 (2025) : 1-14 
http://mrujs.mtroyal.ca/index.php/cf/index 

 
 
 

           Cet article est disponible sous la Licence d’attribution CC BY 4.0 DEED            9 

« d’un impossible rose bonbon » (76), symbole de la féminité par excellence en 
occident– elle entre en relation avec une masculinité à travers laquelle elle fait 
de son corps le lieu du contact et de la Relation indispensables entre les deux 
nations. « Serais-tu seulement l’occidentale en moi ? Non, je ne crois pas. Tu es 
la dualité même et ne te préoccupes jamais de la provenance de ce qui t’assouvit 
dans l’instant » (160), déclare Sultana, en s’adressant à son reflet dans le miroir. 
Ne donnant aucune importance à la provenance ou à la racine de son identité, 
Sultana performe sa dualité culturelle à travers la dualité de son corps. 
 En définitive, Mokeddem et Bouraoui, par les corps de leurs 
personnages, refusent l’idée de différence entre l’algérianité et la francité. Ce 
faisant, elles rejettent la notion d’identité-racine pour laisser place à celle d’une 
origine qui serait en partage et qui permettrait la légitimité de l’entre-deux. 
 
L’Histoire en mouvement 
 Selon David Sibony, dans Entre deux : l’origine en partage, la 
caractéristique de l’origine est qu’elle est incapable de rester immobile. Sauf si 
l’individu l’y oblige, elle est forcément en partage. Elle effectue un mouvement 
constant qui la fait entrer en contact avec une autre origine, dans la recherche 
continuelle d’un devenir. Ce mouvement s’effectue dans l’histoire, une suite 
d’évènements, une dynamique à travers laquelle l’origine quitte l’état statique. 
Le refus de ce mouvement renvoie à la pensée conservatrice : une pensée qui 
s’attache à la pureté d’une origine unique, à laquelle elle interdit le mouvement 
naturel vers une autre origine. 

« La barbarie, c’est la destruction volontaire de la mémoire-corps qui 
échappe ; que l’on haït parce qu’elle échappe ; que l’on détruit dans son corps 
ou dans le corps des autres. La barbarie c’est la destruction de l’amour-
inconscient, qui échappe et se transmet, qui échappe pour se transmettre » 
(Sibony 126). Ainsi, la mémoire permet le contact avec les fragments de 
l’origine. En échappant continuellement à l’individu, c’est dans le déplacement 
le menant à sa recherche que celui-ci peut en retrouver les traces. Forcer la 
mémoire à l’immobilité dans une seule vérité, c’est empêcher le mouvement de 
l’origine vers une autre.  

Ce qui nous intéresse dans ce propos est la notion de « mémoire-
corps » : « L’objet de l’amour c’est l’âme-mémoire qui devient corps, la 
mémoire-corps, celle d’au-delà des souvenirs. » (106). La mémoire est donc 
portée par le corps et, dans le cas de l’amour hétérosexuel, deux origines se 
rencontrent « via la différence sexuelle » (59) : les corps entrent en contact les 
Uns avec les Autres, pour trouver dans l’origine de l’Autre ce qui manque dans 
l’origine de l’Un. De ce fait « l’amour … exprime l’origine plutôt qu’il ne la 
symbolise » (109) et les corps sont les lieux de cette expression. Chargés de 
mémoire, ils gardent le lien avec l’histoire, par laquelle se déplacent les origines, 
et se situent dans l’entre-deux : une coupure-lien, entre une origine et une autre, 
dans laquelle se trouve et se déplace l’individu. Cet entre-deux est un ailleurs, 
qui lie et sépare les origines, tout en les dépassant : « L’entre-deux est une 
coupure-lien ; et le partage de l’Un qu’il met en acte assure la consistance de 
l’entre-deux, à partir d’Un ailleurs qui n’est ni l’un ni l’autre ; qui est l’Un 
précisément » (315). 



Convergences francophones 9.1-2 (2025) : 1-14 
http://mrujs.mtroyal.ca/index.php/cf/index 

 
 
 

           Cet article est disponible sous la Licence d’attribution CC BY 4.0 DEED            10 

Malika Mokeddem et Nina Bouraoui, ainsi que leurs personnages, 
habitent l’entre-deux. Leurs corps, se chargeant de maintenir et de poursuivre 
la mémoire, expriment leurs origines partagées, entre la France et l’Algérie, 
mais aussi entre les corps de leurs pères et mères qui leur ont transmis des 
fragments d’origine et qu’elles se chargent de transmettre à leur tour, dans le 
mouvement.  
Entre deux parents 

Fille de deux amoureux, l’origine de Nina est partagée entre la mère et 
le père, la France et l’Algérie. « Quelle faute, alors ? D’être la fille des 
amoureux de 1960. De rendre ce temps éternel. Par ma seule présence. Par mon 
seul regard. Par ma seule voix. Par ma seule identité. De remuer le couteau dans 
la plaie. D’insister sur cette mauvaise période » (Bouraoui 124). Les deux 
origines se sont cherchées et rencontrées dans les corps des parents et se sont 
liées et transmises dans la présence, le regard, la voix, c’est-à-dire dans le corps 
de Nina qui exprime ce lien originel en se plaçant dans l’entre-deux : « La mer 
tient entre les deux continents. Je reste entre les deux pays. Je reste entre deux 
identités. Mon équilibre est dans la solitude, une unité » (26).  

Chez Nina, l’entre-deux sert de lien et non de coupure. En se tenant entre 
les deux pays, elle les rapproche par la seule force de son corps. Le corps 
androgyne résiste face à la séparation au nom de son origine partagée et au nom 
de la mémoire d’un amour, qui lui échappe certes, mais qu’elle semble 
poursuivre frénétiquement. « Quatre contre tous. Quatre seulement. La famille 
Bouraoui. Quatre contre l’adversité du monde. Quatre contre les autres. Quatre 
en repli. Quatre. C’est le chiffre de la chance. … Quatre forme le carré parfait. 
Quatre sont les angles coupants de notre demeure » (176). Quatre sont les 
membres de la famille de Nina, mais aussi le nombre de ses “alter ego” , Nina, 
Yasmine, Brio et Ahmed,  existant à l’intérieur et à travers le même corps. Une 
femme française, une femme algérienne, un homme français et un homme 
algérien, tous reliés dans un seul corps qui, en se situant dans l’entre-deux, se 
fait l’expression de l’origine en partage.  

Dans L’Interdite, l’entre-deux se manifeste par un événement fondateur. 
Lorsque les rumeurs qui courent à propos de sa femme jugée trop libertine 
influencent le père de Sultana, une simple dispute tourne au drame : la mère de 
l’héroïne est accidentellement tuée par son mari. Suite à cette tragédie, le père 
décide de fuir vers le nord et ne plus jamais revenir. Cet évènement est à 
l’origine de la coupure symbolique de Sultana en deux corps : l’un resté en 
Algérie avec sa mère, et l’autre parti à la recherche du père dans un lieu 
caractérisé par le froid, qui serait français. 

Pour ne pas être complètement seule, je rêvais à cette autre moi partie 
avec lui. Je les voyais très loin, à l’autre bout du monde, dans un désert 
du Nord où personne ne pouvait jamais les retrouver. Il jonglait avec des 
boules de neige. La neige s’effritait en l’air et retombait sur son rire en 
pluie de cristal. … Les livres qui disaient les neiges et les froids 
coupants, mettaient de doux murmures dans mon silence. Des cristaux 
de glace circulaient dans mon sang et me donnaient le frisson au milieu 
de la torpeur.  

L’autre partie de moi, celle disparue avec ma mère et ma sœur, je ne 
pouvais pas me la représenter. Je l’avais bannie. Ou peut-être est-ce elle 



Convergences francophones 9.1-2 (2025) : 1-14 
http://mrujs.mtroyal.ca/index.php/cf/index 

 
 
 

           Cet article est disponible sous la Licence d’attribution CC BY 4.0 DEED            11 

qui ne voulait pas de moi. Je ne sais pas. Pourtant, je la sentais toujours 
dans mon ombre, bruit silencieux, accrochée à mes pensées et dont je ne 
parvenais pas à couper le fil invisible. (Mokeddem 153) 

  Les deux corps de Sultana, masculin occidental et féminin algérien, de 
par leur rupture originelle, ne peuvent se rencontrer. Ainsi, l’entre-deux qui 
« mijote dans [la] tête en permanence » (47) est une coupure qui marque le corps 
de Sultana. Issu de cette coupure, le corps semble incapable de choisir un camp 
entre les hommes et les femmes dont Sultana ne satisfait pas les attentes : « Mais 
comment... Comment leur faire comprendre ma terreur du choix, de l’arrêt ? 
Comment leur faire comprendre que ma survivance n’est que dans le 
déplacement, dans la migration ? » (161).7 

Bien que l’origine soit partagée, la permanence entre les deux parents 
signifierait la stagnation de cette origine qui, bien qu’en partage, doit continuer 
à évoluer. Nina et Sultana bougent ainsi vers d’autres horizons, des au-delàs qui 
dépassent les coupures et les liens, pour flotter entre les deux origines et tenter 
de réécrire l’histoire, au-delà du corps. 

 
D’une origine à l’autre 
 L’origine, chez Mokkedem, ne se fixe pas. En effet, Sultana est 
incapable de s’ancrer dans un seul lieu qui serait originel. Dans son entre-deux, 
elle doit continuer à se déplacer, entre une origine et une autre, sans but précis. 
« Partir ou rester, qu’importe. Je n’ai pour véritable communauté que celle des 
idées. Je n’ai jamais eu d’affection que pour les bâtards, les paumés, les 
tourmentés et les Juifs errants comme moi. Et ceux-ci n’ont jamais eu pour 
patrie qu’un rêve introuvable ou tôt perdu » (Mokeddem 82). À l’image de la 
communauté bédouine de laquelle est issue Mokeddem, elle fait de son 
personnage un être errant dans un au-delà, celui des idées et des rêves, hors de 
l’espace géographique infesté par les frontières, et hors du temps dont la 
perception linéaire est à l’origine de ces dernières. Dans l’au-delà du 
mouvement, Sultana doit quitter son corps.  

« Et pourtant, je n’ai plus de corps. Je ne suis qu’une tension qui s’égare 
entre passé et présent, un souvenir hagard qui ne se reconnaît aucun repère » 
(83). Si le corps de Sultana exprime une origine dissoute, entre la France et 
l’Algérie, entre la mère et le père, elle doit le quitter, s’en débarrasser, pour 
quitter la séparation originelle qui la caractérise et qui fait de son corps l’objet 
matériel dans lequel prend vie la séparation. Sultana, comme Yasmine dans Le 
Siècle des Sauterelles (Mokeddem 1991) selon l’analyse de Marta Segarra, se 
situe dans un no man’s land où elle quitte les deux sexes —ainsi que les codes 
qui les définissent— (Segarra 64) et, par conséquent, les deux nations, pour être 
libre. 

Elle est désintégrée « en plusieurs moi dispersés ... Peut-être par 
constance de l’inacceptable et par quelque chose de cassé en dedans. Vous en 
perdez votre cohésion. Vous devenez plusieurs êtres insaisissables, comme des 
métaphores exacerbées de vous-même, projetées dans le possible, dans le 

 
7 Quand les femmes de Aïn Nekhla se révoltent contre le patriarcat, elles demandent à Sultana 
de devenir leur représentante, à condition qu’elle devienne un peu plus discrète. Sultana refuse 
la proposition.  



Convergences francophones 9.1-2 (2025) : 1-14 
http://mrujs.mtroyal.ca/index.php/cf/index 

 
 
 

           Cet article est disponible sous la Licence d’attribution CC BY 4.0 DEED            12 

tolérable. Mais être ainsi éparpillée, c’est ne plus être, non ? » (Mokeddem 105). 
À ce propos, Vincent répond : « Au contraire …, c’est être dans l’absolue 
liberté, hors du corps, hors du temps et hors de leurs contingences » (105). De 
ce fait, quitter le corps et tous les codes historiques qui lui sont attribués, c’est 
être libre, dans l’entre-deux, et dans une origine partagée à laquelle il est permis 
de se mouvoir, à travers l’histoire, et d’évoluer vers une origine relationnelle et 
vers une continuité de l’histoire que Sultana construit. 

Quand Nina se rend en Italie, elle résout son trouble identitaire en le 
dépassant : « Ne plus avoir peur. De rien. Parmi ces hommes. Parmi ces 
femmes. Je n’étais plus française. Je n’étais plus algérienne. Je n’étais même 
plus la fille de ma mère. J’étais moi. Avec mon corps. Avec ce pressentiment » 
(Bouraoui 184). En allant au-delà de la France et de l’Algérie, elle va au-delà 
des codes de masculinité et de féminité que les cultures imposent, pour se 
retrouver parmi les femmes et les hommes de Tivoli où son corps n’est plus mis 
à l’examen, et où il peut exprimer librement son entre-deux unificateur, en 
assumant sa dualité. 

Je suis devenue heureuse à Rome. Mon corps portait autre chose. Une 
évidence. Une nouvelle personnalité. Un don, peut-être. Je venais de moi 
et de moi seule. Je me retrouvais. Je venais de mes yeux, de ma voix, de 
mes envies. Je sortais de moi. Et je me possédais. Mon corps se détachait 
de tout. Il n’avait plus rien de la France. Plus rien de l’Algérie. Il avait 
cette joie simple d’être en vie. (185) 

 À Tivoli, Nina se définit par elle-même, et non comme étant française 
ou algérienne, parce que si la relation entre les deux pays a connu une rupture 
drastique, le père et la mère de Nina sont les porteurs d’un lien que le corps de 
la jeune fille désire porter à son tour. Au-delà des frontières géographiques et 
historiques, le corps de Nina porte autre chose, il porte l’amour sans frontières 
de ses parents. Si Sultana quitte le corps pour quitter la tragédie coloniale et 
maritale, Nina reste dans son corps et assume l’union de ses parents.  
 
Conclusion 
On ne peut saisir le genre comme construction sociale de la différence des sexes, 
de l’hétérosexualité normative et de hiérarchisation au sein de l’humain sans 
exhiber ce même processus à l’œuvre dans la racialisation, celle-ci procédant 
par appropriation de corps à la fois désirés et répudiés, qui se retrouvent déchus 
d’humanité et de dignité (Bentouhami 13). 
 Dans Judith Butler : race, genre et mélancolie, Hourya Bentouhami 
propose une analyse des textes de Judith Butler comme des théories qui ne se 
limitent pas à une description du genre comme un phénomène autonome ne se 
pensant qu’en rapport à lui-même. Bentouhami démontre comment les études 
de Butler sont marquées par la question raciale qui s’actualise à l’intérieur des 
hiérarchies de genre, et arrive jusqu’à construire ces dernières à partir de la 
logique de racialisation. 
 Ainsi, nous avons essayé de démontrer comment les deux systèmes se 
rencontrent et s’entremêlent dans la poétique et la politique des œuvres 
analysées, pour mettre en évidence une logique historique partagée : d’un côté, 
celle de la hiérarchisation des rôles, liée à l’idée d’une origine comme pureté et 



Convergences francophones 9.1-2 (2025) : 1-14 
http://mrujs.mtroyal.ca/index.php/cf/index 

 
 
 

           Cet article est disponible sous la Licence d’attribution CC BY 4.0 DEED            13 

source de stabilité à protéger, de l’autre, une stabilité historiquement construite 
comme binaire et qui ne laisse pas de place à l’entre-deux.  
 En conclusion, le corps est la matérialité à travers laquelle cette 
rencontre existe. Comme nous l’avons introduit au début de l’article, afin 
d’actualiser la pensée du corps noir chez Frantz Fanon, Judith Butler pense le 
corps comme ayant une fonction matérielle faisant de lui le lieu où s’affichent, 
se rencontrent et se rejettent les identités, de race ou de genre. Ainsi, Malika 
Mokeddem et Nina Bouraoui regroupent les constructions historiques dans la 
poétique de leurs œuvres et font des corps les lieux, non de la continuité des 
hiérarchies de genre et de race normatives, mais de la matérialité qui, à son tour, 
défait les normes, au lieu de les subir et de les faire exister de manière passive.8 
Le corps devient lui-même une construction politique qui sert à déconstruire les 
hiérarchies de genre et de race, qu’il représente l’un à travers l’autre, en 
incorporant la colonisation. Il est un lieu d’expression d’une ou plusieurs 
identités, une matérialité capable de produire un discours politique à l’intérieur 
du roman francophone.   

 
8 Les corps qu’écrivent Mokeddem et Bouraoui peuvent également se penser du point de vue de 
l’utopie foucaldienne. Que le corps soit quitté ou réaffirmé dans sa complexité au nom d’un 
ailleurs vers lequel il se déplace, les personnages mokeddemiens et bouraouiens poursuivent 
une utopie politique qui est celle de la relation et de l’entre-deux. Par leur déplacement constant, 
les corps de Sultana, Vincent et Nina sont des corps utopiques, des corps sans lieu, à travers 
lesquels ils affirment leur position d’entre-deux, opposée à la réalité séparatrice. 
 



Convergences francophones 9.1-2 (2025) : 1-14 
http://mrujs.mtroyal.ca/index.php/cf/index 

 
 
 

           Cet article est disponible sous la Licence d’attribution CC BY 4.0 DEED            14 

Bibliographie 
Bentouhami, Hourya. Judith Butler : race, genre et mélancolie. Paris, Éditions 

Amsterdam, 2022.  
Bouraoui, Nina. Garçon manqué. Paris, Éditions Stock, 2000. 
Branche, Raphaëlle. La Torture et l’armée pendant la guerre d’Algérie : 1954-

1962. Paris, Éditions Gallimard, 2001.  
Butler, Judith. Trouble dans le genre : pour un féminisme de la subversion. 

Traduit par Cynthia Kraus, Paris, Éditions La Découverte, 2005 (1990). 
---. Ces corps qui comptent : de la matérialité et des limites discursives du 

“sexe”. Traduit par Charlotte Nordmann, Paris, Éditions Amsterdam, 
2009. 

---. Frames of War : When is Life Grievable? Londres/New York, Verso, 2010. 
Fanon, Frantz. Peau noire masques blancs. Paris, Éditions du Seuil, 1952. 
Fernandes, Martine. « Confessions d’une enfant du siècle : Nina Bouraoui ou la 

« bâtarde » dans Garçon manqué et La Vie Heureuse. » L’Esprit 
Créateur, vol. 45, no. 1, 2005, pp. 67-78. JSTOR, 
http://www.jstor.org/stable/26288959.  

France Culture.  « Nina Bouraoui : l’exil de soi. » YouTube, 18 octobre 2021, 
https://www.youtube.com/watch?v=dyqQF1uE8Ak&t=81s 

Glissant, Édouard. Poétique de la Relation : poétique III. Paris, Éditions 
Gallimard, 1990.  

Massad, Joseph A. Desiring Arabs. Chicago, The University of Chicago Press, 
2007. 

Meding, Twyla. « L’Interdite de Malika Mokeddem : Un donjuanisme 
féminin. » The French Review, vol. 82, no. 1, 2008, pp. 91–104. JSTOR, 
http://www.jstor.org/stable/25481477.  

Mokeddem, Malika. L’Interdite. Paris, Éditions Grasset, 1993. 
Patai, Raphael. The Arab Mind. New York, Charles Scribner’s sons, 1973. 
Segarra, Marta. Nouvelles romancières francophones du Maghreb. Paris, 

Éditions Karthala, Coll. « Lettres du Sud », 2010. 
Sibony, Daniel. Entre-deux : l’origine en partage. Paris, Éditions du Seuil, 

1991. 
 
 

http://www.jstor.org/stable/26288959
https://www.youtube.com/watch?v=dyqQF1uE8Ak&t=81s
http://www.jstor.org/stable/25481477

